
Cele 95 de Teze
Martin Luter, 15171

1. Când Domnul și Stăpânul nostru Isus Hristos a spus: „Pocăiți-vă...”, El a vrut să spună că întreaga 
viață a credincioșilor Lui de pe pământ trebuie să fie caracterizată de pocăință. 

2. Cuvântul „pocăință” nu poate și nici ny ar putea fi înțeles în sensul de Penitență Sacramentală, adică 
mărturisire și răscumpărare, așa cum sunt practicate prin 
mijlocirea preoților. 

3. Totuși, Domnul nu S-a referit doar la pocăința interioară, căci pocăința interioară este lipsită de 
valoare dacă ea nu se manifestă în exterior prin omorârea firii pământești. 

4. De aceea, omorârea păcatului continuă atâta vreme cât continuă ura față de sine 
[firea pământească]; altfel spus, adevărata pocăință interioară continuă până 
la intrarea noastră în Împărăția cerurilor.

5. Papa nu poate și nici nu va retrage vreo altă pedeapsă, în afara acelora pe care le-a impus el însuși fie 
prin propria autoritate, fie prin autoritatea Canoanelor. 

6. Papa poate să ierte păcatele doar în sensul în care el declară și confirmă ceea ce poate fi iertat de 
Dumnezeu; sau, desigur, el poate acorda iertarea la nivel pământesc, în cazurile care sunt rezervate 
judecății sale. În afara acestor circumstanțe, păcatul omului rămâne cu totul neiertat.

7. Dumnezeu nu îi iartă niciunui om păcatul, fără a-l aduce în același timp la pocăință și smerenie 
înaintea vicarului Său, preotul. 

8. Canoanele cu privire la penitență pot fi aplicate doar celor vii și, de aceea, nu pot fi impuse în nici un 
fel celor morți.

9. Totuși, Duhul Sfânt ne face bine, [chiar și] prin Papa, atunci când acesta din urmă, în hotărârile lui, 
face excepție de articolul cu privire la moarte și la cauze extreme [atunci când este necesar]. 

10. Acțiunile preoților care nu încurajează penitențele [pocăința] celor pe moarte, ci le dau speranțe 
acestora că vor putea practica penitența în Purgatoriu, sunt rele și iraționale. 

11. Acest abuz constând în schimbarea pedepsei canonice [disciplina bisericii] cu pedeapsa 
Purgatoriului pare să fi apărut în timp ce episcopii dormeau. 

12. În vremurile din trecut, pedepsele canonice nu erau impuse după, ci înaintea oferirii iertării, ca un 
test al adevăratei pocăințe. 

13. Moartea îi eliberează pe oameni de toate pedepsele [datoriile] ce pot fi impuse asupra lor [de către 
biserică], căci ei sunt deja morți față de regulile canonice și au dreptul de a fi scutiți de ele.

14. Sănătatea spirituală sau dragostea imperfectă a celor aflați în pragul morții aduce odată cu ea, 
inevitabil, o mare teamă; de aceea, cu cât este mai mică iubirea, cu atât teama este mai mare. 

15. Teama aceasta este suficientă în ea însăși ca să nu mai spunem de alte lucruri – pentru a constitui 
pedeapsa Purgatoriului, deoarece oamenii se apropie de groaza disperării. 

16. Iadul, Purgatoriul și Cerul par să fie la fel de diferite precum sunt disperarea perfectă, disperarea 
imperfectă și respectiv siguranța mântuirii. 

17. Pentru sufletele din Purgatoriu pare necesar ca dragostea lor să crească pe măsura micșorării fricii 
lor. 

 Traducere de Editura Magna Gratia, București. Folosit cu permisiune.1

Pagina  din 1 5



18. Pare a fi imposibil de dovedit, fie prin rațiune, fie prin Scriptură, că sufletele ar putea fi constant 
lipsite de starea meritorie sau nu, sau de posibilitatea de creștere în dragoste. 

19. De asemenea, nu poate fi dovedit că sufletele tuturor oamenilor pot fi sigure și încrezătoare în 
propria lor mântuire, chiar dacă noi am putea fi destul de siguri cu privire la acest fapt în ceea ce îi 
privește. 

20. De aceea, atunci când vorbește despre iertarea perfectă [deplină] a tuturor pedepselor, Papa nu poate 
să se refere la iertarea tuturor în general, ci numai a acelora care au legătură cu persoana proprie. 

21. De aceea, predicatorii indulgențelor greșesc, deoarece spun că, prin indulgențele Papei, omul ar 
putea fi eliberat de orice pedeapsă și mântuit. 

22. Papa nu le poate ierta sufletelor din Purgatoriu nicio pedeapsă pe care, în conformitate cu Canoanele 
Bisericii, erau datori să o plătească în viața pământească. 

23. Dacă, în cele din urmă, ar fi posibil să i se acorde cuiva iertarea tuturor păcatelor, implicit această 
iertare poate să le fie acordată numai celor desăvârșiți, adică unui număr foarte mic. 

24. Prin urmare, este clar că marea majoritatea oamenilor sunt înșelați prin promisiunea plină de trufie a 
iertării nediscriminatorie a păcatelor. 

25. Puterea pe care Papa o are asupra Purgatoriului este aceeași ca puterea pe care o are orice episcop 
sau preot în cadrul propriei dioceze sau parohii. 

26. Singura modalitate în care Papa procedează bine când le acordă iertare sufletelor este atunci când 
mijlocește în rugăciune pentru acestea, nicidecum prin puterea cheilor Cerului, pe care nu le deține. 

27. Cei ce le predică oamenilor că sufletul pleacă din Purgatoriu de îndată ce bănuțul zăngănește în 
cutia de bani, predică aceste lucruri în van. 

28. Ceea ce este sigur este că, atunci când bănuțul zăngănește în cutia de bani, câștigul și avariția sunt 
gata să crească, dar mijlocirea bisericii depinde doar de voia lui Dumnezeu însuși. 

29. Nimeni nu știe dacă sufletele din Purgatoriu ar vrea să fie scoase afară, așa cum se spune în povestea 
despre sfinții Severinus și Pascal. 

30. Nimeni nu este sigur că s-a pocăit suficient de sincer, cu atât mai puțin poate fi omul sigur că a ajuns 
la deplina iertare a păcatelor. 

31. Oamenii cu adevărat pocăiți sunt rari și la fel de rari sunt și aceia care cumpără cu sinceritate 
indulgențele. 

32. Oamenii care cred că ei sunt siguri de mântuirea lor prin indulgențe se află, alături de învățătorii lor, 
pe calea condamnării veșnice. 

33. Păziți-vă strașnic de cei ce spun că iertările date de Papa sunt acel dar neprețuit al lui Dumnezeu, 
prin care omul este împăcat cu El. 

34. Iertarea conținută în indulgențe papale se poate aplica doar la disciplinarea legată de neîmplinirea 
poruncilor bisericii, adică acelea rânduite de oameni. 

35. Cei care îi învață pe oameni că, aceia care eliberează sufletele din Purgatoriu sau cumpără 
indulgențe nu au nevoie de pocăință sau de întristare față de păcat, predică precum păgânii. 

36. Orice creștin care se pocăiește cu sinceritate și care are groază de păcatele sale, este părtaș iertării 
depline a vinovăției și durerii lui înaintea lui Dumnezeu, chiar și fără scrisorile de iertare papale. 

37. Orice creștin adevărat, fie în viață, fie decedat, este părtaș tuturor binecuvântărilor lui Hristos și ale 
bisericii, care îi sunt date de Dumnezeu, chiar și fără scrisorile de iertare papale. 

38. Cu toate acestea, acordarea și primirea iertării de către Papa nu trebuie să fie disprețuite în niciun fel, 
deoarece ele pot fi, așa cum am spus, o expresie a declarării iertării divine. 

Pagina  din 2 5



39. Poate fi foarte dificil chiar și pentru teologii cei mai înțelepți să aprecieze înaintea oamenilor 
deopotrivă valoarea inestimabilă a indulgențelor și adevărul [biblic al] pocăinței adevărate. 

40. Adevărata pocăință caută și găsește plăcere în smerire, dar indulgențele generoase nu ușurează 
povara sufletelor și îi împing pe oameni să le urască, sau cel puțin le oferă ocazia de a le disprețui. 

41. Indulgențele Papei trebuie să fie pronunțate cu precauție deplină, așa încât oamenii să nu creadă în 
mod greșit că ele sunt de preferat prin comparație cu faptele bune ale dragostei creștine. 

42. Creștinii trebuie să fie învățați că opinia Papei nu este că a cumpăra indulgențele ar fi în vreun fel 
mai de valoare decât faptele dragostei creștine. 

43. Creștinii trebuie să fie învățați că acela care îi ajută pe săraci sau îi împrumută pe cei aflați în nevoie 
face o lucrare mai bună decât să cumpere indulgențe. 

44. Dragostea crește în om prin practicarea dragostei, iar astfel omul ajunge mai bun; dar prin 
indulgențe, omul nu devine mai bun, ci doar mai liber de pedeapsa [din partea bisericii]. 

45. Creștinii trebuie să fie învățați că cel ce îl vede pe aproapele său în nevoie și trece pe lângă el 
nepăsător, după care cumpără indulgențe, nu capătă astfel iertarea din partea Papei, ci se alege cu o 
indignare mai mare din partea lui Dumnezeu. 

46. Creștinii trebuie învățați că, dacă nu au mai mult decât le este necesar, este datoria lor să își păstreze 
banii pentru acoperirea nevoilor din propria familie, nicidecum să îi risipească pe indulgențe. 

47. Creștinii trebuie învățați că a cumpăra indulgențe nu este o obligație, ci este un lucru opțional. 
48. Creștinii trebuie să fie învățați că, prin vânzarea indulgențelor, Papa demonstrează că are mare 

nevoie și dorește rugăciunea creștinilor pentru el, mai mult decât are nevoie de banii pe care îi poate 
obține prin indulgențe. 

49. Creștinii trebuie învățați că iertările pe care Papa le acordă sunt folositoare atâta vreme cât ei nu își 
pun încrederea în ele, dar ele sunt cu totul dăunătoare, dacă prin ele își pierd frica de Dumnezeu. 

50. Creștinii trebuie învățați că, dacă Papa ar cunoaște sumele pretinse de predicatorii indulgențelor, ar 
prefera ca biserica Sfântului Petru să fie arsă până va ajunge cenușă, decât să fie zidită cu prețul 
pielii, cărnii și oaselor turmei lui. 

51. Creștinii trebuie învățați că Papa ar trebui, așa cum îi este și datoria, să le dea din banii lui acelor 
nenumărați oameni cărora vânzătorii de indulgențe le iau banii prin extorcare, chiar dacă pentru 
aceasta ar trebui să se vândă chiar Biserica Sfântului Petru. 

52. A spera să fii mântuit prin indulgențe este un lucru zadarnic și mincinos, chiar dacă preotul, ba chiar 
Papa ar fi dispus să jure pe propriul său suflet pentru aceasta. 

53. Aceia care poruncesc ca, în unele biserici, Cuvântul lui Dumnezeu [Biblia] să fie redusă la tăcere în 
sufletele oamenilor, sunt vrăjmașii lui Hristos și ai Papei. 

54. Este un lucru greșit când, în cadrul aceleiași predici, se alocă indulgențelor un timp egal sau chiar 
mai lung decât Cuvântului lui Dumnezeu și Evangheliei. 

55. Opinia Papei nu poate fi alta decât aceasta: Dacă indulgențele, care sunt lucrul cel mai neînsemnat, 
sunt celebrate cu un sunet de clopot, cu o procesiune și ceremonii speciale, atunci ar trebui ca 
Evanghelia, care este lucrul cel mai prețios, să fie predicată cu o sută de clopote, o sută de procesiuni 
și o sută de ceremonii. 

56. Comoara bisericii, de unde Papa pretinde că oferă indulgențele, nu este cunoscută suficient de cei ce 
sunt membrii Bisericii lui Hristos. 

57. Faptul că aceste comori nu sunt neînsemnate reiese în mod evident din faptul că ele nu sunt cheltuite 
cu atâta generozitate [spre folosul Bisericii] cu cât este zelul folosit în colectarea lor. 

Pagina  din 3 5



58. „Comorile bisericii” [adică faptele sfinților] nu sunt nici meritele lui Hristos și nici ale sfinților, 
deoarece chiar și fără Papa, acestea aduc întotdeauna har pentru omul dinăuntru, și cruce, moarte și 
Iad pentru omul dinafară. 

59. Sf. Laurențiu a spus că aceste „comori” [faptele și moaștele] ale bisericii erau săracii bisericii, dar el a 
avut această înțelegere potrivit cu folosirea acestui cuvânt din timpul lui. 

60. Noi afirmăm fără ezitare că comoara Bisericii constă din „cheile” ei, adică autoritatea dată ei prin 
meritele lui Hristos. 

61. Este clar că puterea Papei este suficientă pentru iertarea pedepselor date de biserică și a cazurilor 
care îi sunt rezervate lui. 

62. Adevărata și dreapta comoară a bisericii este Evanghelia cea sfântă a slavei și harului lui Dumnezeu. 
63. Totuși, această comoară este în mod firesc cea mai detestată de oameni, deoarece îi face pe cei dintâi 

să fie cei din urmă. 
64. Pe de altă parte, această comoară [Evanghelia] este în mod firesc cea mai vrednică de dorit, deoarece 

îi face pe cei din urmă să fie cei dintâi. 
65. De aceea, comorile Evangheliei sunt ca mrejele cu care sunt pescuiți oamenii din robia bogățiilor 

lumii. 
66. La rândul lor, comorile indulgențelor sunt mrejele cu care Papa pescuiește acum bogățiile oamenilor. 
67. Indulgențele pe care predicatorii le proclamă ca fiind „haruri mari” sunt într-adevăr așa, însă doar 

pentru ei și doar în măsura în care le aduc câștig substanțial. 
68. Cu toate acestea, în realitate, ele sunt cele mai neînsemnate binecuvântări, dacă le-am compara cu 

harul lui Dumnezeu și cu devoțiunea față de crucea lui Hristos. 
69. Episcopii și preoții sunt obligați să observe cu toată atenția că vânzătorii de iertări papale sunt 

[totuși] primiți de oameni cu tot respectul.
70. Totuși, ei ar trebui cu atât mai mult să-și deschidă bine ochii și să asculte bine cu urechile lor, 

veghind ca nu cumva ei și trimișii lor să-și predice propriile visuri, în loc să împlinească porunca 
Papei. 

71. Cel care vorbește împotriva adevărului iertării apostolice [biblice] – să fie anatema și blestemat! 
72. Binecuvântat să fie acela care veghează împotriva cuvintelor lacome și imorale ale predicatorilor! 
73. Dar Papa îi critică și excomunică pe cei care, prin orice mijloc, pun vreo piedică sau aduc prejudicii 

comerțului cu indulgențe. 
74. Cu atât mai mult ar trebui să își îndrepte atenția spre a se împotrivi, prin blesteme și excomunicări, 

acelora care folosesc pretextul indulgențelor pentru a aduce prejudiciu iubirii și adevărului sfânt. 
75. Este o nebunie să credem că iertările Papei ar avea o putere atât de mare încât să absolve un om de 

vinovăția lui, chiar dacă ar fi săvârșit un păcat imposibil și ar fi violat-o pe Maica Domnului. 
76. Dimpotrivă, noi spunem că, în ce privește vinovăția păcatului, iertarea oferită de Papa nu poate 

acoperi nici măcar cele mai mărunte păcate zilnice. 
77. Se spune că, dacă ar fi Papă acum, nici chiar Sfântul Petru nu ar putea să dăruiască binecuvântări 

mai mari. Aceasta este o blasfemie la adresa Sfântului Petru și la adresa Papei. 
78. Dimpotrivă, noi spunem că până și Papa actual și orice alt Papă are la îndemână binecuvântări mult 

mai mari de care să se folosească: Evanghelia, puterea spirituală, darurile vindecării etc. (1 Corinteni 
12). 

Pagina  din 4 5



79. Acela care spune că crucea din mâna Papei, ridicată [de predicatorii indulgențelor], are aceeași 
putere ca și crucea lui Hristos, este un blasfemiator. 

80. Episcopii, preoții și teologii, care îngăduie ca aceste lucruri să fie propovăduite printre oameni, vor fi 
chemați să dea socoteală. 

81. Această predicare nepăsătoare a indulgențelor face dificil chiar și pentru oamenii învățați să salveze 
respectul cuvenit Papei în fața calomniei, sau chiar față de întrebările răutăcioase ale 
necredincioșilor. 

82. De exemplu: „Dacă Papa salvează un număr nelimitat de suflete pentru o sumă mizerabilă de bani, 
cu care să construiască apoi Biserica Sfântul Petru (un motiv mărunt), de ce atunci nu golește el 
întreg Purgatoriul din iubire sfântă și văzând nevoia cumplită a sufletelor care se află acolo (cel mai 
imperativ motiv dintre toate)?” 

83. Sau: „De ce continuă mesa de pomenire pentru morți, de ce nu înapoiază Papa sau de ce nu îngăduie 
el înapoierea banilor strânși pentru aceste slujbe, dacă rugăciunea pentru cei mântuiți la moartea lor 
este greșită?” 

84. Sau: „Cum poate fi explicată această nouă sfințenie a lui Dumnezeu și a Papei, atâta vreme cât Papa 
îngăduie ca, în schimbul banilor, un om neevlavios și vrăjmaș al lor să cumpere ieșirea din 
Purgatoriu a unui suflet evlavios față de Dumnezeu, dar nu îl eliberează mai degrabă pe acesta din 
iubire curată, văzând nevoia acelui suflet evlavios și iubit?” 

85. Sau: „De ce se mai cer bani acum pentru plata vechilor canoane ale penitențelor, care au fost 
abrogate și sunt moarte, banii cerându-se ca și când ele ar continua să fie valabile și în vigoare?” 

86. Sau: „Dacă Papa este mai bogat decât Crassus [un bogătaș vestit], atunci de ce nu construiește 
Biserica Sfântul Petru din propriii bani, în loc să o construiască din banii sărmanilor credincioși?” 

87. Sau: „De ce anume mai are nevoie Papa să-i ierte pe cei care, prin pocăință desăvârșită, au deja 
dreptul la deplina iertare și răscumpărare?” 

88. Sau: „Ce binecuvântare mai mare ar putea să vină asupra Bisericii, dacă Papa ar face de o sută de ori 
pe zi lucrul pe care îl face acum o dată și dacă i-ar acorda fiecărui credincios această iertare și 
împărtășire?” 

89. Sau: „Dacă ar căuta mântuirea sufletelor prin iertarea acordată de el, și nu să obțină banii enoriașilor, 
de ce atunci mai suspendă Papa indulgențele și iertările acordate în trecut și le declară nule, dacă 
acestea au o putere egală celor de azi?” 

90. A respinge numai prin forță aceste argumente și obiecțiuni ale necredincioșilor și a nu le rezolva, 
prin prezentarea adevărului, conduce la expunerea Bisericii și a Papei la batjocura vrăjmașilor lor și 
a-i face nefericiți pe creștini. 

91. De aceea, dacă iertările au fost predicate în conformitate cu intenția și opinia Papei, [în temeiul 
adevărului], atunci toate aceste întrebări ar fi rezolvate imediat, ba chiar ele nici nu ar fi apărut. 

92. Așadar, să dispară toți acei profeți care îi spun poporului lui Hristos: „Pace, pace”, când nu este nici 
o pace! 

93. Binecuvântați să fie toți acei profeți care îi spun poporului lui Hristos: „Crucea, crucea”, când nu este 
nici o cruce! 

94. Creștinii să fie îndemnați să fie sârguincioși în a-L urma pe Hristos, Capul lor, prin cruce, moarte și 
iad [persecuție]. 

95. Astfel, ei să fie plini de nădejde cu privire la intrarea în Ceruri mai degrabă prin multe suferințe, 
decât printr-o falsă pace. 

Pagina  din 5 5


